
1 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

POLÍTICA DE JUSTICIA CURRICULAR 

Dirección de Desarrollo e Implementación del Modelo Educativo 

Intercultural y Comunitario 
 

 

Quito, 7 de julio de 2025 

 



2 
 

Resumen  

La Política de Justicia Curricular de la Universidad Intercultural de las Nacionalidades y 

Pueblos Indígenas Amawtay Wasi (UINPIAW) responde a un sólido marco normativo 

internacional y nacional que garantiza el derecho de los pueblos indígenas, afrodescendientes 

y montubios a una educación superior intercultural liberadora. Esta política no solo se basa 

en mandatos legales, sino en un compromiso ético con la justicia histórica y la transformación 

social. 

El objetivo de esta política es asegurar que los instrumentos curriculares de la UINPIAW estén 

alineados con sus principios filosóficos y políticos de combatir el colonialismo, el racismo y 

el patriarcado, y que su educación fomente activamente un diálogo respetuoso y horizontal 

entre epistemologías. Se promueve la soberanía epistémica, el pluralismo lingüístico, la 

interculturalidad crítica, lo comunitario y la praxis como ejes para formar profesionales 

comprometidos con la justicia social y la liberación de los pueblos. También se cuestiona la 

hegemonía de una forma de conocimiento por sobre otras, abriendo paso a diversas formas 

legítimas de comprensión del mundo. 

Ámbito de aplicación: la política define orientaciones para contenidos, metodologías, 

enseñanza de lenguas, ambientes para aula libres de violencia, y evaluaciones formativas y 

participativas. 

Ejes de implementación: la política plantea acciones como la incorporación de bibliografía 

crítica producida por pueblos indígenas, montubios y afrodescendientes, metodologías 

participativas y contextualizadas, evaluación no punitiva, y ambientes de aula seguros y 

culturalmente relevantes. Se reconoce el valor de los saberes situados en los cuerpos y 

territorios significativos para las y los estudiantes, los ritmos de aprendizaje, y el rol ético y 

afectivo del docente. 

Responsabilidades institucionales: la Dirección General Académica, Dirección de 

Implementación del Modelo Educativo Intercultural y Comunitario (DIMEIC) y la Comisión 

de Justicia Curricular lideran la implementación, evaluación y mejora continua de la política. 

El cumplimiento de esta política es obligatorio para todos los actores institucionales y 

externos que se vinculen con la Universidad, y se articula con procesos de capacitación, 

seguimiento y evaluación en todos los niveles curriculares. 

La Política de Justicia Curricular reafirma el carácter transformador y político de la educación 

superior intercultural, comprometiéndose con una formación pertinente, crítica y 

profundamente vinculada a los territorios, las lenguas y las luchas históricas de los pueblos y 

nacionalidades en el Ecuador. 

 



3 
 

 

Contenido 
1. Antecedentes....................................................................................................................................................... 4 

2. Marco Normativo .............................................................................................................................................. 5 

2.1 Instrumentos internacionales .................................................................................................................. 5 

2.2 Normativa nacional en Ecuador............................................................................................................... 8 

3. Justificación ...................................................................................................................................................... 10 

3.1 Objetivo............................................................................................................................................................ 11 

3.2. Alcance ............................................................................................................................................................ 11 

4. Marco Teórico .................................................................................................................................................. 12 

5. Ámbito de Aplicación ................................................................................................................................... 14 

6. Preceptos y aplicación de la política ...................................................................................................... 15 

6.1 Aplicación de la política: líneas de acción y responsabilidades .............................................. 15 

6.2. Instrumentos operativos complementarios ................................................................................... 19 

7. Disposiciones finales .................................................................................................................................... 20 

7.1 Ejecución de la política ............................................................................................................................. 20 

7.2 Compromiso institucional ....................................................................................................................... 20 

8. Referencias ....................................................................................................................................................... 20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

1. Antecedentes 

La Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi 

(UINPIAW) fue creada con el propósito de articular y fortalecer los sistemas de educación 

propia de los pueblos indígenas, afrodescendientes y montubios, reconociendo sus 

cosmovisiones, saberes ancestrales y lenguas como fundamentos para la construcción de una 

sociedad más justa e intercultural. Según el Artículo 1 del estatuto de la Universidad: 

Artículo 1.- Naturaleza Jurídica.- La Universidad Intercultural de las Nacionalidades y 

Pueblos Indígenas Amawtay Wasi, en adelante la Universidad Intercultural de las 

Nacionalidades y Pueblos Indígenas, es una institución de educación superior pública, 

de carácter comunitario, sin fines de lucro, con autonomía académica, administrativa, 

financiera y organizativa, con jurisdicción coactiva y domicilio en el Distrito 

Metropolitano de Quito, creada mediante Ley de Creación de la Universidad 

Intercultural de Las Nacionalidades y Pueblos Indígenas, AMAWTAY WASI, publicado 

en el Registro Oficial N°. 393, de 5 de agosto 2004; desarrolla procesos de recuperación, 

revitalización, fortalecimiento, creación y recreación de saberes, conocimientos e 

idiomas de las nacionalidades y pueblos desde los espacios académico, científico, 

comunitario, productivo, y de los saberes ancestrales, además, reconoce, valora, 

promueve y potencia los conocimientos y sabidurías de las nacionalidades y pueblos 

indígenas mediante el diálogo respetuoso con otras formas de conocimiento generados 

por la ciencia occidental. La Universidad Intercultural de Las Nacionalidades y Pueblos 

Indígenas como Institución de Educación Superior Intercultural y Comunitaria 

promueve:  

a) La restitución de los saberes y conocimientos, prácticas espirituales, formas 

de organización, tradiciones y costumbres de las Nacionalidades y Pueblos;  

b) La reparación y resarcimiento a las nacionalidades y pueblos afectados por 

racismo, xenofobia y otras formas conexas de intolerancia y discriminación; y,  

c) Fomento del estudio, investigación y enseñanza de la historia, las lenguas 

originarias, y las cosmovisiones de las nacionalidades y pueblos. La Universidad 

Intercultural de Las Nacionalidades y Pueblos Indígenas implementará una 

estructura desconcentrada previo análisis, en los territorios ancestrales y 

nuevos asentamientos urbanos y rurales de las nacionalidades y Pueblos.  

(Artículo reformado mediante Resolución Nro. CG-119-2023 de la Comisión Gestora de 

la UINPIAW, adoptada el 12 de septiembre de 2023). 

La UINPIAW, en su compromiso con la descolonización del conocimiento y la reparación 

histórica, ha decidido implementar una Política de Justicia Curricular que garantice la 

equidad epistémica, la soberanía lingüística y la interculturalidad crítica en todos sus 

programas académicos, metodologías y procesos evaluativos. Esta política se alinea con 



5 
 

mandatos nacionales e internacionales que reconocen el derecho de los pueblos a una 

educación propia. 

La elaboración de esta política se sustenta en instrumentos jurídicos y filosóficos nacionales 

e internacionales que garantizan los derechos educativos de los pueblos indígenas, 

afrodescendientes, montubios y campesinos. Entre ellos se destacan el Convenio 169 de la 

OIT, la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, la 

Constitución del Ecuador y la Ley Orgánica de Educación Superior (LOES), que reconocen el 

derecho a la educación en la propia lengua y cultura, el fortalecimiento de los sistemas de 

educación intercultural bilingüe, y la creación de modelos pedagógicos basados en la 

diversidad epistémica. Asimismo, la III Conferencia Regional de Educación Superior (CRES 

2018) reafirma el deber de las instituciones de educación superior de formar docentes 

interculturales y facilitar el uso de las lenguas originarias. 

En el contexto ecuatoriano, la UINPIAW nace como resultado de las luchas de pueblos y 

nacionalidades y da respuesta a una deuda histórica con los pueblos y nacionalidades, cuya 

lucha por una educación propia ha sido persistente y transformadora. Desde sus inicios, esta 

universidad ha impulsado procesos de formación que apuesta por una educación propia, 

intercultural y comunitaria. Esta política recoge esas experiencias, con el fin de establecer 

lineamientos institucionales claros que permitan sostener en el tiempo un modelo curricular 

coherente con los principios de interculturalidad crítica, comunitarismo y soberanía 

epistémica. 

2. Marco Normativo 
La política educativa orientada al reconocimiento y fortalecimiento de los pueblos y 

nacionalidades indígenas, afrodescendientes y campesinos se sustenta en un sólido marco 

normativo internacional y nacional, que garantiza su derecho a una educación pertinente, 

intercultural, bilingüe y liberadora. 

2.1 Instrumentos internacionales 
Desde el plano internacional, el Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo 

OIT (1989) establece que los pueblos indígenas tienen derecho a recibir educación en 

condiciones de igualdad, y que los programas educativos deben construirse en diálogo con 

ellos, considerando su historia, sus conocimientos, lenguas y aspiraciones. Se reconoce 

también su derecho a crear y gestionar sus propias instituciones educativas, así como el uso 

y la preservación de sus lenguas originarias. La educación debe permitirles participar en la 

vida comunitaria y nacional en condiciones de igualdad. Esto se establece en el capítulo VI en 

los siguientes artículos: 

Artículo 26 

Deberán adoptarse medidas para garantizar a los miembros de los pueblos 

interesados la posibilidad de adquirir una educación a todos los niveles, por lo menos 

en pie de igualdad con el resto de la comunidad nacional. 



6 
 

Artículo 27 

1. Los programas y los servicios de educación destinados a los pueblos interesados 

deberán desarrollarse y aplicarse en cooperación con éstos a fin de responder a sus 

necesidades particulares, y deberán abarcar su historia, sus conocimientos y técnicas, 

sus sistemas de valores y todas sus demás aspiraciones sociales, económicas y 

culturales. 

2. La autoridad competente deberá asegurar la formación de miembros de estos 

pueblos y su participación en la formulación y ejecución de programas de educación, 

con miras a transferir progresivamente a dichos pueblos la responsabilidad de la 

realización de esos programas, cuando haya lugar. 

3. Además, los gobiernos deberán reconocer el derecho de esos pueblos a crear sus 

propias instituciones y medios de educación, siempre que tales instituciones 

satisfagan las normas mínimas establecidas por la autoridad competente en consulta 

con esos pueblos. Deberán facilitárseles recursos apropiados con tal fin. 

Artículo 28 

1. Siempre que sea viable, deberá enseñarse a los niños de los pueblos interesados a 

leer y a escribir en su propia lengua indígena o en la lengua que más comúnmente se 

hable en el grupo a que pertenezcan. Cuando ello no sea viable, las autoridades 

competentes deberán celebrar consultas con esos pueblos con miras a la adopción de 

medidas que permitan alcanzar este objetivo. 

2. Deberán tomarse medidas adecuadas para asegurar que esos pueblos tengan la 

oportunidad de llegar a dominar la lengua nacional o una de las lenguas oficiales del 

país. 

3. Deberán adoptarse disposiciones para preservar las lenguas indígenas de los 

pueblos interesados y promover el desarrollo y la práctica de las mismas. 

Artículo 29 

Un objetivo de la educación de los niños de los pueblos interesados deberá ser 

impartirles conocimientos generales y aptitudes que les ayuden a participar 

plenamente y en pie de igualdad en la vida de su propia comunidad y en la de la 

comunidad nacional. 

Artículo 30 

1. Los gobiernos deberán adoptar medidas acordes a las tradiciones y culturas de los 

pueblos interesados, a fin de darles a conocer sus derechos y obligaciones, 

especialmente en lo que atañe al trabajo, a las posibilidades económicas, a las 

cuestiones de educación y salud, a los servicios sociales y a los derechos dimanantes 

del presente Convenio. 



7 
 

2. A tal fin, deberá recurrirse, si fuere necesario, a traducciones escritas y a la 

utilización de los medios de comunicación de masas en las lenguas de dichos pueblos. 

Artículo 31 

Deberán adoptarse medidas de carácter educativo en todos los sectores de la 

comunidad nacional, y especialmente en los que estén en contacto más directo con 

los pueblos interesados, con objeto de eliminar los prejuicios que pudieran tener con 

respecto a esos pueblos. A tal fin, deberán hacerse esfuerzos por asegurar que los 

libros de historia y demás material didáctico ofrezcan una descripción equitativa, 

exacta e instructiva de las sociedades y culturas de los pueblos interesados. 

En sintonía, la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos 

Indígenas (2007) afirma que estos pueblos tienen el derecho de establecer y controlar sus 

propios sistemas educativos en sus lenguas y conforme a sus métodos culturales. Los Estados, 

por su parte, deben asegurar que las personas indígenas accedan a la educación en su idioma 

y cultura, incluso si viven fuera de sus comunidades. En el artículo 14 establece: 

Numeral 1. Los pueblos indígenas tienen derecho a establecer y controlar sus 

sistemas e instituciones docentes que impartan educación en sus propios idiomas, en 

consonancia con sus métodos culturales de enseñanza y aprendizaje.  

Numeral 3. Los Estados adoptarán medidas eficaces, conjuntamente con los pueblos 

indígenas, para que las personas indígenas, en particular los niños, incluidos los que 

viven fuera de sus comunidades, tengan acceso, cuando sea posible, a la educación en 

su propia cultura y en su propio idioma. 

La Convención Internacional sobre la Eliminación de todas las Formas de Discriminación 

Racial (2011) refuerza el compromiso de los Estados de eliminar barreras que dificulten el 

acceso de pueblos afrodescendientes a derechos sociales como la educación, la salud y la 

vivienda. En el capítulo XI, numeral 50, se establece: 

50. Adoptar medidas para eliminar todos los obstáculos que impidan el disfrute de 

los derechos económicos, sociales y culturales por parte de las personas 

afrodescendientes, especialmente en los ámbitos de la educación, la vivienda, el 

empleo y la salud. 

Asimismo, la Declaración de los Derechos de los Campesinos (2020) garantiza el acceso a la 

formación adaptada al entorno rural, reconociendo el derecho a una educación culturalmente 

pertinente para sus hijos e hijas, y promoviendo iniciativas de colaboración entre agricultura 

y ciencia, como escuelas prácticas de agricultura o clínicas rurales de salud. Se establece en 

los artículos 4 y 25: 

Artículo 4: No discriminación hacia las mujeres 



8 
 

d. Acceder a todos los tipos de formación y educación, formal o informal, incluidos los 

cursos de alfabetización funcional, así como a todos los servicios comunitarios y de 

divulgación, a fin de aumentar sus competencias técnicas; 

Artículo 25: Derecho a la educación y a la formación 

1. Los campesinos y otras personas que trabajan en las zonas rurales tienen derecho 

a una formación adecuada que esté adaptada al entorno agroecológico, sociocultural 

y económico en que se encuentren. Los programas de formación deberán comprender 

temas como, por ejemplo, la mejora de la productividad, la comercialización y la 

capacidad para hacer frente a las plagas, los organismos patógenos, las 

perturbaciones sistémicas, los efectos de los productos químicos, el cambio climático 

y los fenómenos meteorológicos. 

2. Todos los hijos de campesinos y de otras personas que trabajan en las zonas rurales 

tienen derecho a una educación acorde con su cultura y con todos los derechos 

enunciados en los instrumentos de derechos humanos. 

3.Los Estados fomentarán el establecimiento de iniciativas de colaboración 

equitativas y participativas entre el ámbito de la agricultura y el de la ciencia, como 

escuelas prácticas de agricultura, actividades de selección participativa de plantas y 

clínicas de salud vegetal y animal, a fin de ofrecer una mejor respuesta a las 

dificultades que enfrentan o puedan enfrentar en el futuro los campesinos y otras 

personas que trabajan en las zonas rurales. 

4. Los Estados realizarán inversiones para ofrecer formación y servicios de 

información comercial y asesoramiento a las explotaciones agrícolas. 

Por su parte, la III Conferencia Regional de Educación Superior (CRES 2018) enfatiza que los 

Estados y las universidades deben promover el aprendizaje de las lenguas indígenas y 

afrodescendientes e implementar políticas activas para formar docentes interculturales 

bilingües en todos los niveles del sistema educativo. 

2.2 Normativa nacional en Ecuador 
En el ámbito nacional, la Constitución del Ecuador (2008) reconoce al país como un Estado 

intercultural y plurinacional, lo que implica una transformación profunda del sistema 

educativo. El artículo 27 establece que la educación debe ser intercultural, inclusiva y 

democrática, promoviendo el pensamiento crítico, la justicia social y la diversidad. 

El artículo 29 garantiza el derecho de aprender en la lengua y el ámbito cultural propios, y el 

artículo 57, numeral 21, exige que la educación pública refleje la dignidad y diversidad de las 

culturas, lenguas y aspiraciones de los pueblos. El artículo 347, numeral 9, establece la 

responsabilidad del Estado de garantizar el sistema de educación intercultural bilingüe, 

utilizando la lengua de cada nacionalidad como lengua principal de enseñanza. Además, el 

artículo 379 reconoce como parte del patrimonio cultural a las lenguas y expresiones 

tradicionales, que deben ser protegidas y promovidas por el Estado. 



9 
 

Artículo 1. El Ecuador es un Estado constitucional de derechos y justicia, social, 

democrático, soberano, independiente, unitario, intercultural, pluricultural y laico. Se 

organiza en forma de república y se gobierna de manera descentralizada 

Artículo 27. La educación se centrará en el ser humano y garantizará su desarrollo 

holístico, en el marco del respecto a los derechos humanos, al medio ambiente 

sustentable y a la democracia; será participativa, obligatoria, intercultural, 

democrática, incluyente y diversa, de calidad y calidez; impulsará la equidad de 

género, la justicia, la solidaridad y la paz; estimulará el sentido crítico, el arte y la 

cultura física, la iniciativa individual y comunitaria, y el desarrollo de competencias y 

capacidades para crear y trabajar. 

Artículo 29. El Estado garantizará la libertad de enseñanza, la libertad de cátedra en 

la educación superior, y el derecho de las personas de aprender en su propia lengua 

y ámbito cultural. 

Artículo 57, Numeral 21. Que la dignidad y diversidad de sus culturas, tradiciones, 

historias y aspiraciones se reflejen en la educación pública y en los medios de 

comunicación; la creación de sus propios medios de comunicación social en sus 

idiomas y el acceso a los demás sin discriminación alguna. 

Artículo 347, Numeral 9. [Será responsabilidad del Estado] Garantizar el sistema de 

educación intercultural bilingüe, en el cual se utilizará como lengua principal de 

educación la de la nacionalidad respectiva y el castellano como idioma de relación 

intercultural, bajo la rectoría de las políticas públicas del Estado y con total respeto a 

los derechos de las comunidades, pueblos y nacionalidades. 

Artículo 379.- Son parte del patrimonio cultural tangible e intangible relevante para 

la memoria e identidad de las personas y colectivos, y objeto de salvaguarda del 

Estado, entre otros: 

Numeral 1. Las lenguas, formas de expresión, tradición oral y diversas 

manifestaciones y creaciones culturales, incluyendo las de carácter ritual, festivo y 

productivo. 

La Ley Orgánica de Educación Superior (LOES) (2018) ratifica estos principios, declarando 

que la educación superior debe ser intercultural, humanista y científica, y que debe fortalecer 

la utilización de los idiomas ancestrales en todos los campos del conocimiento. También 

reconoce que la educación superior es clave para el buen vivir, bajo criterios de respeto a la 

diversidad y armonía con la naturaleza. 

Artículo 2.- Objeto.- Esta Ley tiene como objeto definir sus principios, garantizar el 

derecho a la educación superior de calidad que propenda a la excelencia 

interculturalidad, al acceso universal, permanencia, movilidad y egreso sin 

discriminación alguna y con gratuidad en el ámbito público hasta el tercer nivel. 



10 
 

Artículo 3.- Fines de la Educación Superior.- La educación superior de carácter 

humanista, intercultural y científica constituye un derecho de las personas y un bien 

público social que, de conformidad con la Constitución de la República, responderá al 

interés público y no estará al servicio de intereses individuales y corporativos. 

Artículo 8.- Fines de la Educación Superior.- La educación superior tendrá los 

siguientes fines: 

Literal k. Desarrollar, fortalecer y potenciar el sistema de educación intercultural 

bilingüe superior, con criterios de calidad y conforme a la diversidad cultural; 

Literal l. Fortalecer la utilización de idiomas ancestrales y expresiones culturales, en 

los diferentes campos del conocimiento. 

Art. 9.- La educación superior y el buen vivir.- La educación superior es condición 

indispensable para la construcción del derecho del buen vivir, en el marco de la 

interculturalidad, del respeto a la diversidad y la convivencia armónica con la 

naturaleza. 

Este conjunto normativo internacional y nacional muestra un marco sólido y coherente que 

obliga al Estado ecuatoriano a garantizar una educación intercultural, bilingüe, participativa 

y descolonizadora, construida desde y con los pueblos. Esta política no solo responde a un 

mandato legal, sino también a un compromiso ético con la justicia histórica, el respeto a la 

diversidad y la transformación social. 

3. Justificación 
La Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi 

(UINPIAW) reconoce que el currículo es un campo de disputa política y epistémica donde se 

reproducen o se transforman las estructuras coloniales, racistas y patriarcales que 

históricamente han negado el valor de la producción de saberes y el uso de las lenguas de los 

pueblos y nacionalidades del Abya Yala. En este contexto, la implementación de una Política 

de Justicia Curricular se vuelve una tarea urgente para desmantelar las lógicas académicas 

hegemónicas que perpetúan la desigualdad, y para crear condiciones que garanticen el 

ejercicio pleno del derecho a una educación propia, con pertinencia cultural, lingüística y 

territorial. 

La justicia curricular no solo busca incluir contenidos diversos, sino transformar las formas 

de enseñar, aprender, investigar y evaluar, desde principios de reciprocidad, diálogo de 

saberes y soberanía epistémica. Esta política se justifica en la necesidad de cuestionar la 

pretendida universalidad de una forma hegemónica de conocimiento, reconociendo que 

existen múltiples formas de conocer y comprender el mundo. La construcción de trayectorias 

formativas que partan de los saberes de pueblos y nacionalidades, comunitarios y populares, 

en interacción crítica con otras formas de pensamiento, constituye un paso esencial hacia una 

educación intercultural crítica, liberadora y anticolonial. 



11 
 

3.1 Objetivo 
El objetivo de la Política de Justicia Curricular de la Universidad Intercultural de las 

Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi (UINPIAW) es construir un currículo 

transformador que a través de mecanismos e instrumentos sostenidos en el tiempo:  

a) reconozca y repare las desigualdades históricas impuestas por el capitalismo 

colonialista, el racismo y el patriarcado, incorporando de manera activa 

epistemologías indígenas, afrodiaspóricas, montubias y populares en diálogo 

horizontal con otros saberes;  

b) garantice el pleno ejercicio del derecho a una educación propia, con pertinencia 

cultural y lingüística, promoviendo la soberanía epistémica, la interculturalidad 

crítica y el pluralismo lingüístico como ejes para la formación de profesionales 

comprometidos con la justicia social y la autodeterminación de los pueblos. 

c) cuestione la hegemonía de cualquier forma de conocimiento como único criterio de 

verdad y validez académica, promoviendo un diálogo de saberes que reconozca la 

pluralidad epistémica como fundamento para la justicia curricular. Este diálogo debe 

abrir espacio a otras formas de comprensión del mundo que han sido históricamente 

negadas o subordinadas, visibilizando su legitimidad, su potencia transformadora y 

su capacidad de generar respuestas éticas, territoriales y colectivas a los desafíos 

contemporáneos. 

3.2. Alcance 

A continuación, se expone la Política de Justicia Curricular de la UINPIAW, cuyo propósito es 

consolidar una cultura institucional de compromiso con la descolonización académica y la 

justicia epistémica. Esta política establece lineamientos para el diseño, implementación y 

evaluación de planes de estudio, sílabos, metodologías docentes y prácticas evaluativas. 

La política se aplica a: 

• Todos los programas de pregrado y posgrado. 

• El cuerpo docente, investigador y de colaboración externa. 

• Los equipos de diseño curricular y de gestión académica. 

• Unidades administrativas académicas. 

• Estudiantes y comunidades de aprendizaje, garantizando su participación activa. 

• Aliados institucionales, sociales y culturales que colaboren en actividades formativas 

y de investigación. 

Incluye orientaciones para: 

• Construir críticamente con un enfoque anticolonial contenidos y metodologías. 

• Fomentar el uso de lenguas ancestrales como vehículos de enseñanza e investigación. 

• Diseñar trayectorias de aprendizaje culturalmente relevantes. 



12 
 

• Promover ambientes de aula seguros, libres de racismo, clasismo, capacitismo y 

violencia de género. 

• Implementar evaluaciones formativas, participativas y centradas en el 

reconocimiento de saberes previos y procesos de crecimiento. 

Con base en el marco normativo y en el Modelo Educativo y Pedagógico de la UINPIAW, 

entendemos que, lejos de ser neutral, la educación es un espacio donde se definen sentidos, 

se organizan saberes y se configuran subjetividades. En contextos como el ecuatoriano, 

marcados por profundas desigualdades históricas, el currículo adquiere un papel central en 

la reproducción o transformación de las estructuras de poder. Por ello, hablar de justicia 

curricular implica reconocer que el currículo cuando organiza contenidos y metodologías 

está expresando decisiones políticas sobre qué conocimientos se valoran, a quién se escucha 

y desde dónde se construye el saber.  

Considerando que la educación muchas veces se moldea a los intereses del mercado y del 

sistema financiero, es importante sostener la lucha por una educación pública que esté 

comprometida con la formación crítica de las y los estudiantes y tener procesos y políticas 

que contribuyan a ello. En el marco de una universidad intercultural y plurinacional como la 

UINPIAW, la justicia curricular se vuelve una apuesta crucial para avanzar hacia una 

educación comprometida con las luchas históricas de los pueblos y nacionalidades a las que 

nos debemos como institución y de manera amplia, afianzar nuestro compromiso con la 

justicia social. 

La siguiente descripción busca dar lineamientos clave de la justicia curricular para que 

docentes, estudiantes y servidores de la UINPIAW comprendan y apliquen esta política. 

4. Marco Teórico 
La justicia curricular es un principio ético y político que busca garantizar que los saberes, 

metodologías, lenguas y formas de vida de todos los grupos sociales estén presentes y 

valorados en el currículo educativo.         

En el modelo educativo y pedagógico de la UINPIAW, señalamos que el currículo es una 

forma de organizar el conocimiento y de ver el mundo (Popkewitz, 1997), y a la vez, una 

práctica social y cultural formada por la interacción entre docentes, estudiantes, materiales 

educativos, y normativas tanto sociales como políticas que regulan la vida educativa 

(Priestley et al, 2021). Desde esta perspectiva, la educación siempre tiene un carácter 

político, por lo que es necesario cuestionar sus objetivos y formas. Esta perspectiva está 

en línea con nuestro enfoque pedagógico y plantea que la enseñanza es un acto de liberación 

y transformación social que promueve una relación dialógica entre docentes, estudiantes y 

comunidad para construir saberes de manera conjunta (Freire, 1965/1999). Dos preguntas 

clave que plantean los estudios curriculares críticos son: ¿qué se considera conocimiento 

válido? y ¿quiénes tienen el derecho de conocer?  Otro cuestionamiento fundamental dentro 



13 
 

de los estudios curriculares es cómo se crea el currículo. Esto nos lleva a reflexionar sobre 

quiénes lo diseñan, con qué propósitos y para quién. 

Cuando hablamos de justicia curricular buscamos, a partir de estas preguntas, disputar el 

sentido hegemónico de la educación y plantear la distribución y construcción 

equitativa de conocimientos, el uso y aprendizaje de saberes históricamente marginados 

en la educación superior y la participación de las comunidades históricamente 

deshumanizadas o violentadas en el sistema educativo. 

La justicia curricular implica no solo el derecho a aprender, sino también a que los 

aprendizajes sean relevantes, significativos y conectados con la historia y los contextos 

socioculturales de las y los estudiantes. En este sentido, la justicia curricular es una 

dimensión de la justicia social que incluye: el diseño curricular considerando los intereses de 

las comunidades históricamente oprimidas, el aprendizaje cooperativo, plural e inclusivo, 

reconociendo diversas experiencias y culturas como valiosas y centrales para la formación 

profesional y política, y pensado como una herramienta activa en la transformación de las 

relaciones sociales en cuanto contribuya a construir una sociedad más igualitaria y no al 

reforzamiento de las jerarquías y privilegios existentes (Connell, 2009). 

La justicia curricular está estrechamente relacionada a la justicia epistémica que se define 

por su confrontación al racismo epistémico, que se refiere a las prácticas académicas que 

sitúan en una escala inferior tanto a los saberes como a las formas de saber de los 

pueblos a partir de mecanismos de deslegitimación de las personas y sus comunidades 

como portadoras y productoras de conocimiento (Carneiro, 2005). La deslegitimación y 

el menosprecio de la capacidad cognitiva es un acto racista puesto que descalifica las formas 

de conocimiento de los pueblos descalificando también a los miembros de dichos pueblos de 

manera individual y colectiva como sujetos capaces de saber (Carneiro, 2005). 

La justicia curricular se ocupa de examinar a fondo los componentes centrales del 

proceso educativo, como los contenidos, las estrategias didácticas, los sistemas de 

evaluación y las relaciones con la comunidad para su participación en el espacio educativo 

superior. Su propósito es cuestionar las estructuras educativas hegemónicas y 

promover una reflexión crítica sobre la función de la universidad en la sociedad. En el 

plano general, este enfoque permite comprender por qué ciertas dinámicas como la 

deserción, persisten, especialmente cuando el currículo se muestra desconectado de las 

realidades de las y los estudiantes (de la Cruz, 2016). En el ámbito cotidiano de la universidad, 

la justicia curricular orienta la práctica pedagógica hacia propuestas de construcción de 

programas, contenidos y proyectos que se anclen en el horizonte profesional y también 

político y de transformación social de las comunidades históricamente deslegitimadas como 

productoras de conocimiento, en el caso de la Amawtay Wasi, justamente las comunidades a 

quienes busca servir, es decir, los pueblos y nacionalidades indígenas, afrodescendientes, 

montubios, y los sectores populares del país.  

En un país plurinacional como el Ecuador, en el que coexisten 18 pueblos y 15 nacionalidades 

indígenas, así como el pueblo afrodescendiente y el pueblo montubio, la justicia curricular es 



14 
 

fundamental para revertir las históricas desigualdades impuestas por el colonialismo, el 

racismo y el patriarcado. Los pueblos y nacionalidades han sido sistemáticamente 

invisibilizados en los contenidos, lenguas y referentes educativos. Implementar una política 

de justicia curricular en la educación superior implica transformar el currículo en un 

espacio de reparación histórica, equidad epistémica y ejercicio pleno del derecho a 

una educación propia, con pertinencia cultural y lingüística. 

La Universidad Intercultural de las Nacionalidades y Pueblos Indígenas Amawtay Wasi 

(UINPIAW) entiende que toda educación es política y debe ser transformadora y socialmente 

comprometida. Su apuesta es por una educación propia, como proyecto colectivo de los 

pueblos y nacionalidades indígenas, afrodiaspóricos y montubios, basada en 

principios de anticolonialismo, antirracismo, autodeterminación, justicia social y 

equidad económica. El modelo educativo de la UINPIAW responde así al compromiso por 

consolidar una educación propia como espacio político de resistencia y de cultivo de un 

mundo más justo para todas y todos. Esta universidad asume también la responsabilidad de 

integrar las cosmovisiones, saberes y perspectivas contemporáneas de los pueblos, desde un 

diálogo crítico con otros saberes. 

5. Ámbito de Aplicación 

La UINPIAW adopta con esta política un enfoque de transformación curricular integral, 

comprometiéndose a: 

• Desarrollar procesos de capacitación continua para el cuerpo docente, investigadores 

y personal académico en interculturalidad crítica, lenguas ancestrales y pedagogías 

interculturales críticas. 

• Incorporar bibliografía y materiales didácticos producidos por autoras y autores de 

los pueblos y nacionalidades, junto con referentes críticos internacionales, en todos 

los sílabos. 

• Establecer mecanismos de evaluación formativa, participativa y situada que 

reconozcan saberes previos, ritmos de aprendizaje diversos y prácticas expresivas 

propias de las y los estudiantes. 

• Garantizar la incorporación efectiva de lenguas ancestrales en todas las carreras y 

flexibilizar itinerarios académicos según intereses y trayectorias de cada estudiante. 

• Promover espacios de aula seguros, libres de racismo, clasismo, capacitismo y 

violencias de género, mediante protocolos y lineamientos específicos. 

La presente Política de Justicia Curricular es de obligado cumplimiento para todo el personal 

docente y académico, administrativo, estudiantes y aliados institucionales de la UINPIAW. En 

caso de dudas o requerimientos de asesoría, las y los miembros de la comunidad deberán 

dirigirse al Comisión de Justicia Curricular integrada por docentes. 



15 
 

La Dirección General Académica y el Vicerrectorado Académico de la UINPIAW son 

responsables de garantizar la difusión, capacitación y seguimiento de esta política, así como 

de realizar los ajustes necesarios para su mejora continua y el fortalecimiento de una 

educación propia, emancipadora y comprometida con los derechos colectivos de los pueblos 

y nacionalidades. 

6. Preceptos y aplicación de la política 
Nuestra política contempla la descolonización de los contenidos y metodologías, mediante la 

inclusión activa y crítica de epistemologías indígenas, afrodiaspóricas, montubias y 

populares, en diálogo horizontal con otros saberes. Esto implica la ruptura con lógicas 

bancarias de enseñanza y la construcción de trayectorias de aprendizaje situadas, vivas y 

enraizadas en el territorio, contextualizadas a las realidades locales de las y los estudiantes, 

problematizando la realidad nacional, el sistema capitalista, e incorporando también el 

análisis de problemáticas regionales, nacionales y globales. La política se fundamenta en los 

siguientes principios: 

1. La soberanía epistémica como principio rector, que orienta la planificación 

curricular hacia la producción, circulación y validación de conocimientos propios, 

surgidos desde la comunidad casa adentro y casa afuera.  

2. La interculturalidad crítica como eje transversal, que no solo visibiliza las tensiones 

y asimetrías en la producción de conocimiento, sino que promueve una 

transformación profunda de las relaciones pedagógicas, fomentando un diálogo de 

saberes real, sin jerarquías ni asimilación, mediante estrategias de enseñanza 

diversas, adaptadas a distintos estilos cognitivos, sin perder de vista los saberes 

esenciales de cada campo profesional. 

3. El pluralismo lingüístico y cultural, garantizando que las lenguas ancestrales no 

solo sean objeto de estudio, sino vehículo de conocimiento e investigación. Cada 

carrera define niveles de suficiencia en lengua ancestral, y en nuestro horizonte esta 

que los créditos de formación profesional pueden ser cursados en lengua ancestral. 

4. La equidad en el acceso, permanencia y titulación, asegurando apoyos 

diferenciales según las condiciones individuales y colectivas de las y los estudiantes, 

desde una perspectiva de justicia social.  

5. La flexibilidad a partir del sistema de créditos académicos se propone que parte 

de la trayectoria de las y los estudiantes sea decidida por ellas y ellos. Los créditos 

libres dan agencia a nuestros estudiantes para que puedan ganar conocimiento y 

prácticas en campos disciplinares que sean de su interés más allá de la de su carrera.  

6.1 Aplicación de la política: líneas de acción y responsabilidades 

LÍNEA DE 

ACCIÓN 
RESPONSABLES FUNCIONES PRINCIPALES 

1. Lineamientos 
-Vicerrectorado 

Académico 

- Emitir y actualizar directrices generales 

sobre interculturalidad crítica, justicia 



16 
 

- Dirección General 

Académica 

- DIMEIC 

-Comisión de Justicia 

Curricular 

curricular y soberanía epistémica. 

- Asegurar alineación de instrumentos 

curriculares y guías. 

2. Capacitación 

-Dirección de 

Mejoramiento 

Continuo 

-DIMEIC 

-Vicerrectorado 

Académico 

-Comisión de Justicia 

Curricular 

- Implementar programas de formación 

docente en metodologías interculturales y 

descolonización del conocimiento. 

- Promover el aprendizaje de lenguas 

ancestrales. 

3a. Mallas 

curriculares 

- Decanatos 

-Direcciones de 

carrera 

- DIMEIC 

-Comisión de Justicia 

Curricular 

- Incorporar principios de esta política en la 

planificación de cada carrera. 

-Planificar asignaturas que dentro del campo 

del saber se enfoquen en aportes desde el 

pensamiento, prácticas, luchas y demandas 

de los pueblos y nacionalidades. (Para este 

punto se pueden explorar metodologías para 

co-creación de contenidos curriculares con 

las comunidades cuando sea pertinente y 

viable). 

- Definir niveles de suficiencia en lengua 

ancestral según la carrera. 

3b. Sílabos y 

metodologías 

-Docentes 

-Comisión de Justicia 

Curricular 

-Direcciones de 

carrera 

(seguimiento) 

- Procurar que el proceso de construcción de 

sílabos incluya un diálogo de saberes con 

distintos actores comunitarios y estudiantes 

también.  

-Incluir bibliografía diversa con autoría 

indígena, afrodiaspórica y popular1. 

-Incluir bibliografía con autoría y referencia 

al pensamiento de movimientos de lucha 

social. 

- Contextualizar clases a las realidades 

territoriales, a través de, por ejemplo, 

actividades vivenciales que permitan a 

 
1 Dado que actualmente nuestro país no cuenta con suficientes autores de nacionalidades y pueblos en 
formato de bibliografía académica producida desde los propios pueblos para todos los temas o 
asignaturas de las carreras, se sugiere además impulsar al interior de cada carrera procesos de 
sistematización de conocimientos y producción escrita desde los territorios, de modo que, a mediano 
plazo, contemos con materiales que reflejen nuestras realidades y rompan con la reproducción de 
esquemas externos. 



17 
 

docentes comprender las realidades 

comunitarias de donde provienen las y los 

estudiantes. 

- Usar metodologías participativas. 

3c. Aula 

- Docentes 

-Direcciones de 

carrera 

(seguimiento) 

- Construir aulas seguras y libres de 

violencias. 

- Respetar ritmos de aprendizaje. 

- Promover uso legítimo de lenguas 

ancestrales en clase. 

4. Seguimiento y 

protección 

-Bienestar 

Estudiantil 

-Direcciones de 

carrera 

- DIMEIC 

- Detectar vulneraciones de derechos y 

activar rutas de acompañamiento. 

- Monitorear principios de justicia curricular. 

5. Monitoreo y 

evaluación 

-Comisión de Justicia 

Curricular 

- Dirección General 

Académica  

-Dirección de 

Mejoramiento 

Continuo 

- DIMEIC 

- Evaluar anualmente la implementación de la 

política en los distintos niveles curriculares. 

- Levantar sistemáticamente buenas 

prácticas y dificultades para retroalimentar la 

política. 

 

 

A continuación, se delinean algunos elementos clave de las funciones enfocadas 

principalmente a la práctica docente, con el acompañamiento de todos los actores 

pertinentes: 

Inclusión epistemológica y bibliográfica plural crítica 

• Incorporar bibliografía crítica producida por pensadoras y pensadores indígenas, 

afrodiaspóricos y de movimientos sociales populares. 

• Poner en conversación a autores referente del campo a nivel internacional, nacional 

y contemplando pensadores críticos y demandas sociales pertinentes para los temas 

a cubrirse. 

• Fomentar el pensamiento crítico propio a partir del análisis y reflexión colectiva 

sobre teorías, saberes y experiencias generados por pueblos y nacionalidades, así 

como movimientos sociales populares. 

Contextualización de los contenidos y quienes los producen 

• Considerar en el diseño de clases las problemáticas reales del territorio y la 

cotidianidad de las y los estudiantes, vinculando lo local con lo regional, nacional y 

global. 



18 
 

• Promover el estudio de experiencias organizativas comunitarias y procesos 

históricos de resistencia en el campo de estudios.  

Metodologías interculturales y horizontales 

• Implementar metodologías activas basadas en el diálogo de saberes, el aprendizaje 

situado y colaborativo. 

• Evitar clases magistrales prolongadas o métodos unidireccionales. Fomentar la 

participación crítica y colectiva, la evaluación participativa, y ambientes de clase 

libres de violencia.  

• La autoridad docente es una autoridad ética, horizontal y dialógica, donde el o la 

educadora no impone conocimientos, sino que guía el proceso educativo desde el 

respeto mutuo y la construcción colectiva del saber. La autoridad no se contrapone a 

la libertad, sino que se legitima en la medida en que promueve el pensamiento crítico, 

reconoce la voz de las y los estudiantes y se compromete con su transformación 

personal y social. 

Evaluación formativa y participativa 

• Integrar procesos de autoevaluación y coevaluación (entendida como práctica 

comunitaria) como parte del aprendizaje. 

• Valorar saberes previos, formas expresivas propias y diversas maneras de construir 

conocimiento. 

Reconocimiento de saberes situados 

• Las y los docentes deben valorar los conocimientos que las y los estudiantes traen 

desde sus territorios, comunidades y trayectorias de vida. 

• Evitar actitudes de corrección constante o infantilización. En su lugar, propiciar 

espacios de escucha activa, diálogo horizontal y construcción colectiva de saberes. 

Acompañamiento afectivo y ético 

• La justicia curricular no solo implica contenidos, sino también relaciones humanas. 

La empatía, el respeto y la contención emocional son pilares en la relación pedagógica. 

• Establecer vínculos de confianza y corresponsabilidad, donde el docente se asuma 

como acompañante del proceso formativo y no solo como transmisor de 

conocimiento. 

Distribución equitativa de la palabra y la autoridad 

• Fomentar que todas y todos los estudiantes participen, desde sus propias formas 

expresivas (oralidad, dibujo, lengua ancestral, corporalidad, etc.). 

• Evitar jerarquizar las intervenciones o privilegiar estilos comunicativos académicos 

hegemónicos. Promover distintas formas de expresarse y argumentar. 

Flexibilidad y respeto por los ritmos de aprendizaje 

• Reconocer que los tiempos, responsabilidades familiares o comunitarias, y procesos 

personales influyen en el aprendizaje. 



19 
 

• Establecer mecanismos de adaptación, recuperación y acompañamiento sin castigos 

ni penalizaciones injustas. 

Evaluación como acto de justicia 

• Evitar evaluaciones punitivas o estandarizadas que invisibilizan los contextos 

diversos de las y los estudiantes. 

• Diseñar evaluaciones desde el enfoque de aprendizajes basados en proyectos e 

investigación que reconozcan procesos, esfuerzo y crecimiento, incluyendo 

autoevaluación, coevaluación y devolución. 

Lengua y comunicación intercultural 

• Fomentar el uso de lenguas ancestrales en el aula como parte legítima del proceso 

formativo. 

• Las y los docentes deben estar abiertos a aprender de las y los estudiantes y formarse 

en al menos una lengua ancestral. 

Descolonización de la autoridad pedagógica 

• El rol docente no debe reproducir autoritarismos ni distancias jerárquicas. Se debe 

promover una autoridad situada, basada en el respeto mutuo y el conocimiento 

compartido. 

• La horizontalidad no implica ausencia de guía, sino presencia responsable, ética y 

consciente del lugar que ocupa el o la docente en relación con los procesos de 

emancipación y dignidad de los pueblos. 

Construcción de aulas seguras y libres de violencias 

• Co-crear con el grupo de estudiantes un reglamento de convivencia que integre 

valores de respeto, empatía y corresponsabilidad que tenga al centro la tolerancia 

cero a cualquier tipo de violencia o discriminación.  

• Tener claridad sobre los procedimientos institucionales de denuncia y atención ante 

situaciones de violencia, discriminación o vulneración de derechos: difundirlos entre 

estudiantes en lenguajes accesibles 

• Diseñar y revisar todos los materiales visuales, orales y escritos bajo criterios de no 

exclusión: incorporar glosarios de términos inclusivos, adaptar imágenes y ejemplos 

que reflejen la diversidad de identidades y cuerpos. 

6.2. Instrumentos operativos complementarios 
Para garantizar la implementación efectiva de esta Política de Justicia Curricular, la UINPIAW 

deberá definir o implementar en el caso de que ya existan una serie de instrumentos 

operativos que acompañan, detallan y aterrizan los principios, orientaciones y acciones aquí 

establecidos. Estos instrumentos permiten traducir el marco político y filosófico en prácticas 

concretas que orienten tanto a la gestión académica como a la labor pedagógica cotidiana, 



20 
 

asegurando coherencia institucional y continuidad en el tiempo. Mínimamente estos 

instrumentos deben incluir a: 

• Guía de Diseño Curricular 

• Planes de Capacitación Docente 

• Guías Pedagógicas derivadas de los procesos de formación 

• Protocolos de prevención de violencias 

• Protocolos para la prevención y actuación frente al acoso laboral 

• Manuales y Guías de Gestión Académica 

7. Disposiciones finales 

7.1 Ejecución de la política 

La Dirección General Académica, en conjunto con la Dirección de Mejoramiento Continuo y la 

Dirección de Desarrollo e Implementación del Modelo Educativo Intercultural y Comunitario 

(DIMEIC), asumirán la responsabilidad de coordinar, implementar y supervisar de manera 

integral la aplicación de esta política curricular. Estas instancias garantizarán que todos los 

procesos académicos se alineen con los principios de descolonización, justicia y soberanía 

epistémica e interculturalidad crítica. 

Esta política curricular entrará en vigor a partir de su aprobación por el Consejo 

Universitario. 

Los Vicerrectorados, Decanatos, Direcciones de la Dirección Académica y Direcciones de 

Carrera son responsables de asegurar que el personal académico, técnico y administrativo a 

su cargo conozca, aplique y respalde esta política, así como de implementar las acciones 

correctivas en caso de incumplimientos. 

7.2 Compromiso institucional 

La socialización de esta política es obligatoria para toda la comunidad universitaria, 

incluyendo autoridades, docentes, personal técnico y administrativo, estudiantes, así como 

para aliados estratégicos vinculados a procesos de formación. La adhesión a los principios 

establecidos en esta política se expresará mediante la participación en espacios formativos, 

la incorporación efectiva de los preceptos en la práctica pedagógica y la actualización 

permanente de los instrumentos curriculares. 

8. Referencias 
Asamblea General de las Naciones Unidas. (2007). Declaración de las Naciones Unidas sobre 

los derechos de los pueblos indígenas.   

Asamblea Nacional del Ecuador. (2008). Constitución de la República del Ecuador. 



21 
 

Carneiro, Sueli. 2005. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. Tese em 

Educação, Universidade de São Paulo. 

Connell, Robert William. 2009. La justicia curricular. CLACSO LPP, Laboratorio de Políticas 

Públicas, 6 no. 27: 1-10. 

de la Cruz, Gabriela. (2016). Justicia curricular: significados e implicaciones. Sinéctica, 46:1-

16. 

Freire, Paulo. (1999). Educación como práctica para libertad. Siglo XXI Editores. 

(Originalmente publicado en 1965) 

Naciones Unidas. (2011). Convención Internacional sobre la Eliminación de todas las Formas 

de Discriminación Racial. https://www.ohchr.org/es/instruments-

mechanisms/instruments/international-convention-elimination-all-forms-racial-

discrimination 

Naciones Unidas. (2018). Declaración de las Naciones Unidas sobre los derechos de los 

campesinos y de otras personas que trabajan en las zonas rurales. Resolución A/RES/73/165. 

https://undocs.org/es/A/RES/73/165 

Organización Internacional del Trabajo (OIT). (1989). Convenio sobre pueblos indígenas y 

tribales, 1989 (núm. 169).  

https://www.ilo.org/dyn/normlex/es/f?p=NORMLEXPUB:12100:0::NO::P12100_ILO_CODE

:C169 

Popkewitz, Thomas. (1997). The production of reason and power: curriculum history and 

intellectual traditions. Journal of Curriculum Studies, 1997, 29(2):131–164. 

Priestley, Mark., Philippou, Stavroula., Alvunger, Danie., & Soini, Tiina. (Eds.). (2021). 

Curriculum making in Europe: Policy and practice within and across diverse contexts. Emerald 

Publishing. 

UNESCO. (2018). Declaración de la III Conferencia Regional de Educación Superior para 

América Latina y el Caribe. 

https://www.ohchr.org/es/instruments-mechanisms/instruments/international-convention-elimination-all-forms-racial-discrimination
https://www.ohchr.org/es/instruments-mechanisms/instruments/international-convention-elimination-all-forms-racial-discrimination
https://www.ohchr.org/es/instruments-mechanisms/instruments/international-convention-elimination-all-forms-racial-discrimination

	1. Antecedentes
	2. Marco Normativo
	2.1 Instrumentos internacionales
	2.2 Normativa nacional en Ecuador

	3. Justificación
	3.1 Objetivo
	3.2. Alcance

	4. Marco Teórico
	5. Ámbito de Aplicación
	6. Preceptos y aplicación de la política
	6.1 Aplicación de la política: líneas de acción y responsabilidades
	6.2. Instrumentos operativos complementarios

	7. Disposiciones finales
	8. Referencias

